
93

5сентября 2007 г. исполнилось 110 лет со дня рож�
дения известного российского психолога, фило�

софа, художника, искусствоведа и педагога Николая
Николаевича Волкова. ALMA MATER для Волкова
(как и для многих его будущих коллег) — историко�
филологический факультет Московского универси�
тета (1914—1922). Здесь он занимался психологией,
логикой, историей философии. После окончания
университета преподавал литературу в средней
школе. В годы Гражданской войны (1918—1921)
Н.Н. Волков был призван в ряды Красной Армии.
Еще в университете он, как и его двоюродный брат
Н.И. Жинкин, стал учеником, а впоследствии одним
из ближайших сотрудников выдающегося ученого
Г.Г. Шпета. Не без влияния Шпета Волков надолго
увлекся математикой и математической логикой.
Вместе с другими учениками Шпета в 1920�е гг.
Волков работал в Институте научной философии,
был членом Московского лингвистического кружка.
По приглашению Г.Г. Шпета в 1924 г. Волков стано�

вится научным сотрудником философского отделе�
ния Государственной академии художественных на�
ук (ГАХН). В ГАХН Волков был заместителем
председателя знаменитой Комиссии по изучению
художественной формы. В рамках международного
сотрудничества ученые ГАХН имели возможность
выезжать за границу, и в 1925—1926 гг. Н.Н. Волко�
ву посчастливилось побывать в научной команди�
ровке во Фрайбургском университете, где он озна�
комился с состоянием современной феноменологи�
ческой философии. Как А. Цирес, А. Зак, А. Ахма�
нов, Н.Н. Волков был представителем Московской
феноменологической школы, и его поездка во
Фрайбург стала практически единственным источ�
ником информации о развитии феноменологии в
Европе. (В 1998 г. в № 1 журнала «Логос» опублико�
ваны его «Письма из Фрайбурга»).

К 25�летию научной деятельности Г.Г. Шпета
(1925) Н.Н. Волков и его коллеги — ученики Шпета
(Жинкин, Цирес, Ахманов, Зак) преподнесли ему

ПАМЯТНЫЕ ДАТЫ

Цвет как язык живописи
в психологии искусства Н.Н. Волкова

(к 110 летию со дня рождения)

Н.С. Полева,
кандидат психологических наук, старший научный сотрудник лаборатории исторической психологии

личности Психологического института РАО

Работы Н.Н. Волкова — это опыт исследования проблем психологии изобразительного искусства на
основе методологических принципов, разрабатывавшихся в ГАХН под руководством Г.Г. Шпета. В цен�
тре внимания психологии изобразительного искусства Н.Н. Волкова — проблемы создания и восприя�
тия произведений искусства как проблемы создания и понимания языка живописи, смысла художест�
венного произведения.

Живописное изображение, по мысли Волкова, — не простое подражание действительности, а перевод
на язык искусства, что всегда является истолкованием�интерпретацией. Это требует от живописи выра�
ботки своей системы опосредования, т. е. возникновения и развития своего языка, который изменяется от
эпохи к эпохе. Меняющиеся видение и изображение художником мира изменяли восприятие зрителя, его
видение и понимание изображения. Таким образом, искусство и культура в целом становятся факторами,
детерминирующими развитие художественного восприятия человека. Отличительной особенностью ху�
дожественного восприятия цвета как результата культурно�исторического развития, изобразительной и
художественной практики человека является обогащенное восприятие цвета, когда, кроме своих основ�
ных или собственных качеств, цвет приобретает несобственные. Цвет в теории Н.Н. Волкова как слово
языка живописи — это «многоговорящий» цвет, синтетическое художественное средство.

Ключевые слова: индивидуальный словарь художника, культурно�историческая детерминация,
обогащенное восприятие цвета, система опосредования, смысл художественного произведения, соб�
ственные и несобственные качества цвета, художественное восприятие, язык живописи.

Полева Н. Цвет как язык живописи в психологии искусства Н.Н. Волкова (к 110 летию со дня рождения) // 
Культурно-историческая психология. 2007. Т. 3, № 2. С. 93–100



94

альбом, названный ими «Квартет», со своими фило�
софскими произведениями, посвященными учите�
лю. В этом сборнике Н.Н. Волков поместил свою
статью «О суждении», содержащую обширную кри�
тическую часть и собственный оригинальный под�
ход к проблеме суждения, который формировался
под влиянием увлечения феноменологией и работ
Г.Г. Шпета. В опубликованной в журнале ГАХН ста�
тье «Что такое метафора» Волков продолжил нача�
тую им работу, в которой пытался применить поло�
жения своей теории суждений к теории поэтических
тропов. Впоследствии, вспоминая эту работу, ученый
признавал, что больше ему удалась именно критиче�
ская часть.

Хотелось бы отметить, что общение со Шпетом,
работа под его руководством оставались значимыми
для всех его учеников, в том числе и для Волкова, всю
жизнь. После повторного ареста Шпета традицион�
ными стали ежегодные встречи родных и друзей в
дни его рождения. Сначала эти встречи происходили
в доме у вдовы Шпета Натальи Константиновны, по�
том у его старшей дочери Леноры Густавовны, а после
ее смерти — у Татьяны Густавовны, доказывая, что,
пока жива память о человеке, жив и он.

В 1920�е гг. Волков все свое свободное время от�
давал творческой работе в области живописи (осо�
бенно технике акварели), заниматься которой начал
еще в школьные годы под руководством Шишкиной.
Первые зрелые работы Волкова были представлены
в 1933 г. на выставке «15 лет советской графики».
Специалисты ставят Н.Н. Волкова как мастера аква�
рели в один ряд с такими известными художниками,
как А.В. Фонвизин, Л.А. Бруни, С.В. Герасимов, ра�
боты которых составили основу акварельной школы
России XX в.

После закрытия ГАХН Волков некоторое время
преподавал математику в школе, а затем почти пол�
ностью посвятил себя живописи. Из�за болезни же�
ны значительные периоды времени он часто прово�
дил под Москвой, где его и застало начало Отечест�
венной войны. Болезнь жены помешала их быстрой
эвакуации, поэтому на несколько месяцев Волков с
семьей оказался в оккупационной зоне, что впослед�
ствии серьезно отягчило его жизнь, в том числе и на�
учную, и привело к вынужденному уходу из Психо�
логического института.

В годы Великой Отечественной войны Н.Н. Вол�
ков был корреспондентом Военно�медицинского му�
зея, побывал на Брянском, Втором украинском
фронтах, Курской дуге. Его акварели являлись на�
стоящими художественными документами этого пе�
риода, многие из них стали впоследствии основой
для живописных полотен, хранящихся в экспозиции
музея.

В 1945 г. по приглашению А.А. Смирнова Волков
пришел в Институт психологии Академии педагоги�
ческих наук, где вместе с Жинкиным возобновил ак�
тивную научную деятельность. С 1947 по 1952 г. Вол�
ков заведовал лабораторией художественного твор�
чества института, защитил кандидатскую, а затем и
докторскую диссертацию, посвященную проблеме

восприятия предмета и рисунка; принимал участие в
исследовательской работе Института художествен�
ного воспитания. За время работы в Институте пси�
хологии он опубликовал ряд работ по психологии
восприятия и художественного творчества. Из них
особенно значимым является его фундаментальный
труд (докторская диссертация) «Восприятие предме�
та и рисунка» (1950), который широко используется
учеными, занимающимися вопросами психологии
художественного творчества и восприятия живопи�
си, а также специалистами по эстетическому воспита�
нию. Эта книга имеет существенное значение и для
общей психологии, для теории восприятия. В ней
Волков на основе анализа имевшихся в то время тео�
рий константности и своего обширного эксперимен�
тального материала дал новую трактовку констант�
ности восприятия, рассматривая ранее не привлекав�
ший внимания психологов вопрос о различии между
восприятием предмета и восприятием его изображе�
ния на плоскости. Достаточно актуальной была и ос�
тается данная Волковым трактовка зрительного вос�
приятия как активной перцептивно�мыслительной
деятельности, состоящей из зрительных суждений,
зрительных оценок и зрительных обобщений. Пред�
ставляет интерес и его учение о зонной природе зри�
тельного восприятия.

Активная и плодотворная деятельность
Н.Н. Волкова вызывала не только уважение, но и
зависть, и недоброжелательство со стороны некото�
рых коллег. Вскоре после защиты докторской дис�
сертации он был вынужден уйти из института, так
как письма, в которых сообщалось о его пребыва�
нии в оккупации, становились опасными и для не�
го, и для руководства института. После увольнения
из Института психологии Волков несколько лет ос�
тавался без работы и только с 1955 г. (в период ли�
берализации) начинает вновь вести плодотворную
и интенсивную исследовательскую работу, до по�
следнего дня своей жизни сотрудничая с НИИ ис�
тории и теории искусств Академии художеств
СССР. Одновременно он продолжал заниматься
живописью, проблемами теории и истории изобра�
зительного искусства. Волков активно выставляет�
ся, в том числе и за рубежом (1956 г. — Брюссель,
1961 г. — ГДР и Финляндия). Он был делегатом
съездов художников РСФСР и СССР, работал в
секции графики МОСХ (1963—1967), в Комиссии
по акварели СХ СССР, выступал с лекциями и до�
кладами. В 1972 г. Н.Н. Волкову было присуждено
звание «Заслуженный деятель искусств РСФСР».
В этот период он опубликовал ряд работ по теории
и истории живописи, психологии искусства, среди
которых фундаментальные труды «Цвет в живопи�
си» (1965) и «Композиция в живописи» (1977). За�
служивает внимания и небольшая по объему, но
очень интересная и для профессиональных худож�
ников, и для психологов работа 1973 г. «Мысли об
искусстве». Отличительной особенностью книг
Н.Н. Волкова является комплексный, междисцип�
линарный подход к исследованию проблем теории
и психологии искусства.

Н.С. Полева



КУЛЬТУРНО	ИСТОРИЧЕСКАЯ ПСИХОЛОГИЯ 2/2007

95

Работы Н.Н. Волкова, к сожалению, не переизда�
вались с «застойных времен». С большой долей уве�
ренности можно предположить, что его имя мало что
говорит сегодняшним студентам�психологам, и вряд
ли они знакомы с его работами. Обширный материал
о жизни и творчестве ученого, который ждет своих
исследователей, хранится в РГАЛИ. Личный фонд
Волкова содержит не только фотографии, рисунки,
письма и записные книжки, но и рукописи его ста�
тей, очерков, лекций, выступлений, которые будут
интересны и ученым, занимающимся исследованием
отечественной истории психологии, и специалистам
в области психологии искусства.

Книги Н.Н. Волкова «Цвет в живописи» и «Ком�
позиция в живописи» уникальны с точки зрения как
искусствознания, так и психологии искусства.
В этих двух фундаментальных трудах, а также в ра�
ботах «Восприятие предмета и рисунка», «Восприя�
тие картины», «Мысли об искусстве» и других Вол�
ков на материале изобразительного искусства обра�
щается к проблемам психологии художественного
творчества и восприятия, создавая собственную ав�
торскую концепцию психологии искусства. Иссле�
дование проблем психологии изобразительного ис�
кусства выводит Волкова на обобщения более высо�
кого уровня и нахождение общих закономерностей,
характерных для всех (по крайней мере многих) ви�
дов искусств.

Как же формируется, с точки зрения Н.Н. Волко�
ва, особый для изобразительного искусства язык? От�
вет на этот вопрос содержится прежде всего в его ра�
боте «Цвет в живописи». Живописное изображение,
по мысли Волкова, это не простое повторение дейст�
вительности, не подражание. Это всегда перевод на
язык искусства, язык живописи. Невозможность не�
посредственного отражения действительности в изоб�
ражении становится стимулирующим фактором для
развития и приложения духовных сил человека, так
как «перевод» на язык искусства всегда является ис�
толкованием, интерпретацией. Такое истолкование�
интерпретация требует выработки своей системы
опосредования, т. е. возникновения и развития своего
языка, который изменяется от эпохи к эпохе, от ху�
дожника к художнику. Живопись, как и другие искус�
ства, на протяжении своего существования создавала
и меняла свой язык, добиваясь ясности художествен�
ных средств, глубины и силы эмоционального воздей�
ствия. История формирования «языка» цвета, т. е. ху�
дожественного использования цвета в живописи и ху�
дожественного восприятия цвета, заключает в себе
историю развития культуры общества.

Несмотря на наличие общих черт и закономерно�
стей в восприятии и понимании цвета Андреем Руб�
левым, колористами эпохи Возрождения и нашими
современниками — это разные «способы видеть»,
разные способы изображения�истолкования, разные
способы выражения идей и чувств художника и его
времени. Но это одновременно и разные способы
восприятия�понимания зрителями. Современники
Рублева воспринимали и понимали его иконы иначе,
чем наши современники.

Каждая эпоха, каждое произведение живописи
говорит со зрителем на своем языке цвета. Новый
язык цвета в истории живописи принимался не сра�
зу, он развивался, усваивая и преодолевая достиже�
ния предшествующих эпох. Одновременно с этим
сам меняющийся опыт видения и изображения мира
художником изменял и опыт восприятия зрителя,
способ видения и «чтения» изображения, его пони�
мание. Именно в этом заключается общность худож�
ника и зрителя, о необходимости которой для вос�
приятия и понимания произведений искусств гово�
рит Волков.

Искусство, культура в целом становятся в тео�
рии Н.Н. Волкова факторами, детерминирующими
развитие художественного восприятия человека,
воспитание глаза художника и зрителя: «Наш глаз
воспитан не только природой, но и искусством»
[3, с. 283]. Возможности и особенности восприятия
произведений искусства, по мысли Волкова, обус�
ловлены подготовленностью, «культурной сензи�
тивностью» зрителя, его «художественно развитым
глазом». По отношению к восприятию цвета в жи�
вописи — это глаз, чувствительный к тем качествам
цвета, которые превращают цвет как природное яв�
ление в «слово» изобразительного и выразительно�
го языка живописи. В чем же суть такой метамор�
фозы?

В своих работах Н.Н. Волков смещает акцент в
исследовании особенностей художественного вос�
приятия цвета творцом и зрителем из области есте�
ственно�научной детерминации в область культур�
но�исторической. В этом состоит качественное свое�
образие его подхода к исследованию проблем психо�
логии художественного творчества и восприятия.
Законы колорита, художественного восприятия
нельзя вывести только из законов природы, подчер�
кивает Волков. Наоборот, человек применяет их к
картинам природы, любуясь их красотой, именно по�
тому, что научился воспринимать и ценить цветовое
единство картины. Психология зрительного воспри�
ятия и цветоведение, оптика и физиология цвето�
ощущений могут разъяснить лишь некоторые из
приемов цветового построения картины, которым
пользовался тот или иной художник, а также некото�
рые особенности восприятия. Но данные этих наук
содержат лишь вспомогательный материал для тео�
рии колорита и психологии искусства.

Цвет на картине становится художественным
средством, элементом языка живописи. Цветовой
круг и палитра художника — это разные вещи. Бес�
конечное разнообразие красок природы художник
стремится перевести на ограниченный словарь своей
палитры. При этом аксиомой для художника являет�
ся невозможность прямой имитации красок приро�
ды, так как природа располагает несравненно боль�
шим богатством средств для создания своих гармо�
ний. В данном контексте речь идет о переложении�
переводе, соответствии�отношении, которое худож�
ник устанавливает между красками природы и своей
палитрой, т. е. о выразительной и изобразительной
силе палитры, когда из немногих цветов большой ма�



96

стер способен извлечь бесконечное множество раз�
личных вариаций изобразительных и выразитель�
ных качеств цвета.

Эта закономерность в формировании художест�
венных средств, языка изобразительного искусства
как системы опосредования является общей для фор�
мирования языка искусства вообще и всех его видов.

Цвет в картине, музыкальный звук в песне, сим�
фонии, слово в художественной литературе и по�
эзии, чтобы быть выбранными автором�творцом и
воспринятыми зрителем�слушателем, нуждаются в
художественном глазе, музыкальном слухе, литера�
турно�поэтическом чувстве языка. Все это является,
по утверждению Волкова, продуктом культурного
развития человека в процессе художественно�твор�
ческой деятельности и художественного восприятия.

Н.Н. Волков выделяет три самых общих закона
цветового построения картины — закон увиденности
цвета, закон подчинения цвета содержательной зада�
че образа и закон единства системы переложения
красок природы. Существующие типы и системы
цветового построения в живописи, сложившиеся в
процессе художественно�творческой деятельности
человека, правдивы каждая по�своему, но каждая из
них чем�то «жертвует». Волков подчеркивает, что
«жертва» неизбежна в силу самого принципа перело�
жения�интерпретации, о которых мы упоминали вы�
ше. Важно, чтобы она компенсировалась ясностью
сходства, точным попаданием в тех сторонах, кото�
рые составляют основу данной системы. В этом от�
ношении Волков видит сходство образного мышле�
ния художника и теоретического мышления ученого.
Чтобы преодолеть эмпирический подход к цвету и
достичь намеченной цели, художнику необходимо от
чего�то отвлечься, отойти. Именно точное попадание
в цель Волков называет увиденностью, выбраннос(
тью цвета. Такое точное попадание художника при
оценке картины зрителем воспринимается как от�
крытие и принимается как правда цвета.

Отличительной особенностью художественного
восприятия цвета как результата культурно�истори�
ческого развития, изобразительной и художествен�
ной практики человека является, по мысли Волкова,
обогащенное восприятие цвета, обрастание цвета
ассоциативным ореолом.

Н.Н. Волков пишет о нескольких способах обога�
щения цвета в процессе создания живописных про�
изведений. Это способ нанесения краски, использова�
ние контрастов, по законам которых меняется свет�
лота, насыщенность и цветовой тон, цветовые ин�
тервалы, которые соединяются в цветовые ряды.
Волков видит в этом не только средство усиления
цветности, но и способ организации ритмической
цветовой связности в картине.

Обогащенное восприятие цвета в теории Волко�
ва — это обрастание цвета «ассоциативным орео�
лом», т. е. обогащение цвета «несобственными» каче�
ствами. Художественное восприятие и впечатление
от цвета не исчерпываются только основными или
собственными признаками цвета (светлота, насы�
щенность, цветовой тон). Цвет становится носите�

лем связанных с ним других сторон человеческого
опыта. Цвет красив или некрасив, весел или мрачен,
тяжел или легок. Человек видит на плоскости карти�
ны глубину и объемы, хотя они не присущи самой
плоскости. Мы видим даже пространственный уход
отдельной линии на чистом листе бумаги и объем те�
ла, очерченного на листе замкнутой линией.

В акте художественного восприятия, согласно те�
ории Н.Н. Волкова, мы имеем дело с цветом кон�
кретным, изображающим. Именно конкретный (а не
абстрактный) цвет представляет собой «слово» язы�
ка живописи». Такие закономерности человеческого
восприятия, как целостность (структурность) и ассо�
циативность, объясняют, почему несобственные ка�
чества становятся реальными компонентами кон�
кретного цвета. В процессе культурно�исторического
развития разные виды опыта и деятельности форми�
руют, воспитывают обогащенную чувствительность
к цвету. Впечатление связи цвета с поверхностью
предмета, плотности и проницаемости цвета детер�
минированы нашим предметным опытом. Изобрази�
тельная и художественная практика, со своей сторо�
ны, обогатили восприятие цвета, сделали его мощ�
ным художественным средством. Соответственно,
основные качества цвета в конкретном явлении не
исчерпываются своими физическими характеристи�
ками.

Живопись, согласно теории Н.Н. Волкова, разви�
валась именно как язык изображения, поэтому изоб�
разительность цвета является непременным усло�
вием выразительного колорита картины. Волков об�
ращает наше внимание на то, что определенная доля
изобразительности присутствует в любом цветовом
пятне, положенном на плоскость, что подтверждают
и многочисленные эксперименты. Мы читаем пятно
как фигуру или как фон, ближе�дальше, как пятно
холодного или теплого тона и т. д. В подобных каче�
ствах пятна скрыто присутствует целый мир зри�
тельного познания действительности. Но пятно цве�
та, создающее силуэт предмета, сложнее и богаче
изобразительными качествами, чем пятно свободно�
го цвета. Восприятие этих качеств детерминировано
связями, возникшими в предметном и изобразитель�
ном опыте людей.

Когда в эпоху Возрождения возникла задача изо�
бражения красоты природы и объединения красок
картины на основе природных цветовых гармоний,
цвет наполнился новыми изобразительными качест�
вами. Он стал много говорящим цветом, стал свиде�
тельствовать о материальной природе изображае�
мых предметов, о характере изображаемой среды. По
мнению Н.Н.Волкова, именно в эпоху Возрождения
произошел радикальный перелом в понимании цвето�
вых задач живописи. Этот перелом сказался в боль�
шей или меньшей мере на всем развитии европей�
ской живописи. И именно ему мы обязаны воспита�
нием наших глаза и вкуса. Следующий качествен�
ный этап в развитии изобразительных (и вырази�
тельных) возможностей живописи Волков связыва�
ет с творчеством Тициана. У Тициана цвет стано�
вится основным средством изображения.

Н.С. Полева



КУЛЬТУРНО	ИСТОРИЧЕСКАЯ ПСИХОЛОГИЯ 2/2007

97

Обогащение изобразительных возможностей цве�
та обеспечивает и появление новой палитры эмоцио�
нальных качеств. Элементами цветового строя кар�
тины становятся не только светлые или насыщенные
цвета, но и нежные и грубые, телесно�чувственные и
мертвенные, скромные и броские, трагические и ра�
достные и т. д. Согласно воззрениям Н.Н. Волкова,
это одна из генеральных линий в развитии языка ре�
алистической живописи — сочетание выразительно�
сти и гармонии цвета с его изобразительной много�
гранностью. Таким образом, цвет в картине значит не
только то, что он значит сам по себе. Цвет становит�
ся посредником в отражении других явлений дейст�
вительности, даже в отражении смысла этих явле�
ний [3, с. 115]. В этой связи остановимся подробнее
именно на эмоционально�выразительных качествах
цвета.

Изобразительная сила цвета и красота цветовых
сочетаний существуют в искусстве ради выражения
чувств и идей человека. Краски картины могут со�
держать немного изобразительных качеств, не изоб�
ражать свет и тень, состояние среды и глубокое про�
странство, объединение предметов рефлексами и
цветом освещения (как в иконе), но они должны со�
ставлять выразительный аккорд, вызывающий от�
клик в душе зрителя. Волков обращает внимание на
то, что краски тициановского «Себастьяна», к при�
меру, нельзя назвать красивыми, но они в высшей
степени выразительны, как выразителен тяжелый
красный колорит в поздних работах Рембрандта.

Согласно Волкову, выразительность цвета и цве�
товых сочетаний объяснить так же трудно, как и кра�
соту цвета. Неоспоримым фактом является лишь на�
личие связи выразительности с эмоциональным
опытом человечества. Выразительные цветовые со�
четания несут в себе отголоски человеческих чувств
и настроений, динамику чувств и еще нечто иное —
особо важные для человека элементы познания жиз�
ни. Так, например, в русской иконе цвет всегда был
выразителем чувств и часто играл роль своеобразной
метафоры, полной эмоционального смысла. Чувства,
вызванные иконой Рублева, не являются следствием
лишь сюжета, который часто излагался в другом
эмоциональном ключе. Помимо рублевской «Трои�
цы», существуют другие иконы и фрески, написан�
ные на тот же сюжет, но их смысл и эмоциональный
тон отличаются от творения Рублева.

Н.Н. Волков утверждает, что эмоциональные ка�
чества цвета существуют наряду с такими несобст�
венными «изобразительными» его качествами, как
плотность, пространственность, светоносность. Об�
ращаясь к эмоциональным качествам цвета, к выра�
зительности, Волков снова прибегает к аналогии с
музыкой. В цветовых сочетаниях художник также
имеет «мажорные» и «минорные» созвучия, он так�
же оперирует ритмами — плавными переходами и
скачками. Волков считает закономерным существо�
вание аналогии между музыкальной и живописной
гаммой, между общей тональностью, эмоциональ�
ным строем живописного и музыкального сочине�
ния. Все указанные аналогии, по мысли Волкова,

выражают либо общие конструктивные законы ху�
дожественных явлений, либо, что особенно важно,
общие эмоциональные качества и общие эмоцио�
нальные ходы. Но важно помнить, подчеркивает
Волков, что аналогия есть именно аналогия. Она
справедлива и плодотворна только с поправкой на
особенности, существенные для природы данного
вида искусства.

Выразительность (экспрессивность) цвета свя�
зана с его субъективностью. Восприятие цвета, со�
гласно Волкову, не просто субъективно, оно значи�
тельно субъективнее, чем восприятие формы и про�
странства. Сила эмоционального воздействия цвета
на зрителя объясняется именно его субъективнос�
тью — в выборе цвета (в «увиденности», «выбран�
ности»), в почерке, манере класть мазок «мы слы�
шим личный, особенный, «свой» голос художника»
[3, с. 18]. Здесь также нельзя не отметить влияния
идей Г.Г. Шпета, согласно которым искусство не
только «осмысленно», но и экспрессивно. Экс�
прессия же всегда субъективна, характерна и лична,
и, наоборот, субъективное всегда запечатлевается в
виде экспрессии.

Субъективность художника объективируется на
холсте или бумаге в произведение искусства и про�
является прежде всего в субъективной интерпрета�
ции образа. Образный строй произведения искус�
ства, по мысли Н.Н. Волкова, связан не с сюжетом
самим по себе, а с авторским толкованием�интер�
претацией сюжета, с образной мыслью художника,
с идеями и чувствами, которые он вложил в свое
произведение. Сюжет выступает лишь как инвари�
ант. Тот факт, что художники говорят об одном и
том же сюжете разными словами, используя раз�
ные способы цветового решения и «обороты изоб�
разительной речи», определяет разный смысл и
эмоциональный тон картин.

О субъективности свидетельствует и палитра ху�
дожника, представляющая собой ограниченный на�
бор излюбленных им красок и их смесей. Согласно те�
ории Н.Н. Волкова, палитра большого мастера — это
индивидуальный словарь, который отличается уни�
кальностью и индивидуальной неповторимостью.
Отсюда и общность цветового качества всех полотен
данного автора. Цвет и сама техника живописи со�
ставляют, по мысли Волкова, самый внешний, инди�
видуальный слой живописных средств — почерк ху�
дожника, почерк в узком смысле этого слова, как ма�
стерство руки.

Зритель читает чувства художника не только в
самих образах, но и в характерной энергии мазка.
Мы можем ощутить вдохновенное присутствие
творца «в ударах кисти художника, так же как
чувств пианиста в его пальцах». Механическое на�
несение красочного слоя, так же как механическое
исполнение музыкальной рукописи, ослабляет
связь автора или исполнителя с произведением ис�
кусства. Напротив, живое присутствие эмоций ху�
дожника�творца делает эту связь полноценной и
тем определяет особый строй образа [3, с. 296].
Н.Н. Волков отмечает, что художник вживается в



98

эмоциональный характер изображаемого (состоя�
ния природы в пейзаже, персонажей картины, пор�
третируемого человека). Это «вчувствование»,
идентификация находят непосредственное отраже�
ние в характере живописи, в типе и силе ударов ки�
сти, напряженности цвета, в живом наложении кра�
ски. Волков называет это зримым, метафорическим
рассказом о самом творце и его чувствах.

Уделяя основное внимание анализу произведе�
ний реалистической живописи, Н.Н. Волков высту�
пает убежденным сторонником принципа единства
выразительности и изобразительности. Изобрази�
тельная ясность цветового решения составляет, по
его мнению, одно из условий выразительной силы
цвета. Оппонентным кругом ученого в данном во�
просе становятся сторонники абстрактной, или, как
ее называет Волков, нефигуративной живописи. Со�
гласно их воззрениям, если краски и их сочетания не
просто оптические явления, а несущие смысл «сло�
ва» живописного языка, то можно рассказать о мире
этими словами — только цветом, не изображая пред�
метов [3, с. 135].

Такую точку зрения Н.Н. Волков критиковал сле�
дующим образом:

— качества цвета выступают богаче и яснее, когда
цвет сталкивается с изображением предмета. Пламе�
неющий красный цвет заката — одно качество и
смысл, пламенеющий красный как цвет плаща в ико�
не «Архангел Михаил» — это совсем другое качество
и иной смысл, это цветовая метафора. Краски бес�
предметной живописи, не связанные с изображением,
косноязычны; 

— отсутствие полноценной изобразительной базы
делает восприятие несобственных качеств цвета не�
устойчивым; 

— поскольку эмоциональные качества цвета от�
носятся к несобственным, то, обращаясь к проблеме
влияния цвета на эмоциональное состояние челове�
ка в абстрактной живописи, можно говорить только
о неустойчивости, вариативности и бедности эмоци�
ональных отголосков при отсутствии ясного изобра�
жения.

Анализируя работы великих колористов разных
эпох, Волков выделяет генеральную линию в разви�
тии реалистической живописи — обогащение изоб(
разительных и выразительных возможностей
цвета. Чем богаче изобразительная основа, тем
больше можно сказать и выразить цветом.

Н.Н. Волков не ставил в своей книге цель отра�
зить историю живописи или историю колорита. Он
останавливается на наиболее кульминационных, пе�
реломных, с его точки зрения, этапах в развитии жи�
вописи. Для психологии искусства — это этапы фи�
логенетического развития языка изобразительного
искусства. Работа Волкова содержит уникальный
материал для понимания основных тенденций и на�
правлений формирования «культуры видения цвета
и культуры цвета на картине», т. е. формирования и
развития «языка» живописи как знака, как системы
опосредования, понимания общей логики развития и
его детерминант.

Согласно теории Волкова, в живописи не всякая
краска, положенная на холст, превращается в цвет,
не всякая краска «звучит». Поэтому он отстаивает
принцип выделения цвета как средства искусства,
цвета особого, выразительного, специального, при�
сущего живописи, в отличие от цвета как природно�
го явления.

Когда же, по мысли Волкова, краска перестает
быть голой краской и становится цветом?

Первое условие: краска становится цветом, т. е.
элементом языка картины, если она органически
входит в общий цветовой строй (колорит) картины.
Принцип единства — важнейший принцип формы и
образного строя.

Второе условие: краска становится цветом, если
она достаточно звучна по отношению к соседнему
цвету. Иначе она создает грязное («немузыкальное»)
отношение, «невнятный лепет», а не ясные слова.

Третье условие: краска, вошедшая в цветовой
строй картины, всегда несет в себе ясные или скры�
тые (в декоративной живописи) изобразительную и
выразительную функции. Поскольку живопись со�
здавалась как язык изображения, цвет, в зависимос�
ти от того, что и как он изображает, принимает мно�
жество новых качеств [3, с. 147]. Кроме своих основ�
ных или собственных качеств, цвет приобретает не�
собственные качества (пространственные, световые,
эмоциональные и др. качества цвета), которые про�
являются только в соединении с изображением.

Таким образом, цвет в теории Н.Н. Волкова как
слово языка живописи — это «многоговорящий»,
«многозначный» цвет. Красочное пятно цветной
краски на картине художника — это синтетическое
художественное средство. Оно означает и цвет пред�
мета, и освещение, и пространство, и характер по�
верхности и среды, и пластику, и материал, и плот�
ность, и чувства художника, и мастерство его руки,
становится зримым рассказом и о самом процессе со�
здания художественного произведения.

Анализируя основные положения психологии
искусства Н.Н. Волкова, необходимо остановиться
на его оппонентном круге, в частности на его поле�
мике с аналитической психологией искусства
Л.С. Выготского, которую Волков дает в своей кни�
ге «Композиция в живописи» в разделе «Экскурсы
и примечания» [2, с. 253—254]. Выготский опреде�
ляет метод психологии искусства как движение «от
формы художественного произведения через функ�
циональный анализ ее элементов и структуры к
воссозданию эстетической реакции и к установле�
нию ее общих законов». Здесь, по мнению Волкова,
возможны два толкования. Либо форма понимается
как раздражитель, функция которого — вызвать эс�
тетическую реакцию на нее, и тогда, вопреки всем
доводам Выготского против формализма, искусство
обессмысливается, лишается своей концептуальной
стороны. Волков видит в этом бехтеревскую психо�
логию реактологического типа. Либо форма за(
ключает в себе свою функцию как содержатель(
ная форма, несущая эмоции, смысл, идею (это
позиция самого Н.Н. Волкова). Он считает, что в

Н.С. Полева



КУЛЬТУРНО	ИСТОРИЧЕСКАЯ ПСИХОЛОГИЯ 2/2007

99

критике Выготским формалистов можно предви�
деть этот плодотворный ход мысли. Например, в
этюде «Легкое дыхание» анализ формы, анализ рас�
хождения между временем сюжета и последова�
тельностью изложения открывает, по мнению Вол�
кова, глубокие смысловые связи и, кажется, в пони�
мании этих связей и заключается, по Выготскому,
эстетическая сущность рассказа. Однако основная
идея книги — идея «катарсиса» как эстетической
реакции на искусство — уводит от конкретного
анализа смысла и его выражения. Более того, в «ка�
тарсисе» как цели искусства форма, по Выготскому,
«уничтожает» содержание. О концептуальном со�
держании вообще нет речи, «уничтожаются» реаль�
ные чувства. Волков видит в этом своего рода «суб�
лимацию» чувств. «Вообще книга Выготского инте�
ресна тем, что в ней отразились споры 20�х г. И всю�
ду Выготский пытается занять свою позицию. Он
утверждает искусство как особый вид познания, по�
лагая, что оно не образное познание, а совсем осо�
бое» [там же]. В связи с этим Волков вспоминает
сделанный в середине 1920�х гг. в ГАХН блестящий
доклад Г.Г. Шпета на ту же тему и с аналогичной по�
пыткой утверждать эстетическое познание как сов�
сем особое (а не просто познание в образах). «Вы�
готский спорит с формалистами, однако вместо
смысла произведения, единого с формой, ищет ре�
акцию на чистую форму, следуя в ее анализе в це�
лом за формалистами» [там же]. В 1928 г. в журна�
ле «Искусство» ГАХН Н.Н. Волков опубликовал
статью «Композиция лирического стихотворения»,
содержащую анализ стихотворения А.С. Пушкина
«Стансы» (в параллель Жирмунскому). Уже тогда
это был анализ художественной формы, вскрыва�
вший смысловые связи, начиная с общего смыслово�
го алгоритма и кончая смысловыми резонансами в
мелодике стиха.

«Выготский отрицает рефлексологию Бехтерева,
однако не может отказаться от схемы «раздражи�
тель—реакция» (задержанная реакция). Он сокру�
шает фрейдизм, однако его «катарсис» слишком по�
хож на фрейдовскую сублимацию. Все это — круги
по чужим областям вокруг искусства, выражающие
неудовлетворительность состояния эстетики и ис�
кусствознания. Идея «знаковых систем», «внутрен�
ней формы» и многие другие идеи также возникли и
обсуждались в 20�е годы. Выготскому принадлежит
бесспорная заслуга в опытах разработки идей этого
времени, впрочем, в опытах противоречивых и не�
глубоких» [2, с. 254].

Не «катарсис» как эстетическая реакция на ис�
кусство, а «логос» (как слово, смысл, идея) является
знаковым в подходе Н.Н. Волкова к проблемам пси�
хологии искусства и проходит красной нитью через
все его творчество как ученого и художника. В цент�
ре внимания Волкова — проблемы создания и вос�
приятия произведений искусства как проблемы со�
здания и понимания языка живописи, понимание
смысла художественного произведения, когда при�
сущие изобразительному искусству чувственно�вос�
принимаемые средства изображения становятся

словом художника, понятным зрителю, словом, не�
сущим мысли и чувства творца, когда за внешней
изобразительной формой возникает внутренняя, от�
крывающая путь к смыслу.

Истоки этого подхода нужно искать в начале на�
учной и творческой биографии Н.Н. Волкова, кото�
рая была связана с именем выдающегося российско�
го философа и психолога Г.Г. Шпета. Членство Вол�
кова в Московском лингвистическом кружке и его
научная деятельность в ГАХН под руководством
этого яркого мыслителя не могли не сказаться на
формировании научного мировоззрения и научно�
методологических подходах молодого ученого. Рабо�
ты Волкова — это опыт исследования проблем пси�
хологии изобразительного искусства на основе мето�
дологических принципов, которые разрабатывались
в ГАХН под руководством Шпета.

Какие же положения теории Шпета становятся
основополагающими для психологии искусства
Волкова и получают свое дальнейшее развитие?
Во�первых, это понимание слова (в его внешних и
внутренних формах) как онтологического прообра�
за всякой культурно�социальной «вещи», понима�
ние слова как всеобщего знака, которым может
быть заменен всякий другой знак. Во�вторых, это
положение об «осмысленности» слова и искусства:
«Мысль рождается в слове и вместе с ним… мысль
зачинается в слове» [4, с. 397]. Искусство, согласно
теории Шпета, — знак, прототипом которого явля�
ется слово, поэтому, как и слово, искусство «ос(
мысленно». «Пластика, музыка, живопись — сло(
весны. Такова внешность их, через словесность,
присущую им, они действительны. Это реально(
художественный язык» [4, с. 369]. 

В своих работах Н.Н. Волков выбирает путь ис�
следования «от художественной формы произведе�
ния искусства». Аналогию для изобразительной
формы (как и для музыкальной и любой другой) он
видит во внутренней и внешней форме слова, как
наиболее важной и богатой знаковой структуре.
Как и слово, любая картина является знаком, а ее
содержание «денотатом», обозначенное знаком. Но
связь между знаком и обозначаемым может быть
разной. В качестве примера Волков приводит ус�
ловную связь между буквой алфавита и звуком ре�
чи. Слово — особый знак, оно связано не только с
тем, что оно называет. Слово содержит скрытый
сгусток смысла, воплощающий историю языка.
Этот скрытый смысл открывается в сопоставлени�
ях синонимов слова, называющих одно и тоже
свойство, но выражающих разный смысл (скупой,
скряга, скупая пустыня, скупой рыцарь). Скры�
тый смысл — это содержащийся в слове образ. По�
этому слово, по утверждению Волкова, — и знак, и
образ. Аналогично слову, изобразительная форма,
картина связана не только с тем, что она изобража�
ет. Это еще не искусство, это условная связь буквы
алфавита со звуком. Искусство начинается тогда,
когда знак (изображение на картине) становится
не только знаком, но и образом, символом, когда
условная связь уступает место глубоким внутрен�



100

Colour as Painting Language in N.N. Volkov's
Art Psychology

N.S. Poleva,
PhD in Psychology, senior researcher at the Historical Psychology of Personality Laboratory at

the Psychological Institute of the Russian Academy of Education

Works by N.N. Volkov represent the experience of researching problems in art psychology within the frame�
work of methodological principles developed in the State Academy of Arts (GAKhN) under the guidance of
G.G. Shpet. N.N. Volkov's art psychology focuses on the problem of making and perceiving pieces of art as a
problem of making and understanding painting language, understanding the sense of a piece of art. According
to Volkov, painting is not just an imitation of reality, but a translation of the latter into the language of art,
which is always an interpretation. This means that painting has to develop its own system of mediation, i.e. to
develop its own language that changes from epoch to epoch. An artist's changing way of seeing and picturing
the world can as well change a viewer's way of seeing, perceiving and understanding pictures. Thus art and cul�
ture as a whole become the factors that determine the development of one's artistic perception. A distinctive
feature of artistic perception of colour as a result of cultural�historical development, of one's artistic practice is
the enriched perception of colour, that is, when colour, apart from its own primary characteristics, acquires
some new ones that are revealed only in the unity of colour and picture. Being a word in the language of art,
colour in N.N. Volkov's theory is 'multiexpressive', a synthetic artistic instrument.

Key words: artist's individual vocabulary, cultural�historical determination, enriched colour perception,
mediation system, sense of piece of at, colour characteristics, artistic perception, language of art.

References 

1. Volkov N.N. Mysli ob iskusstve. M., 1973.

2. Volkov N.N. Kompoziciya v zhivopisi. M., 1977.
3. Volkov N.N. Cvet v zhivopisi. M., 1984.
4. Shpet G.G. Sochineniya. M., 1989.

Литература

1. Волков Н.Н. Мысли об искусстве. М., 1973.

2. Волков Н.Н. Композиция в живописи. М., 1977.
3. Волков Н.Н. Цвет в живописи. М., 1984.
4. Шпет Г.Г. Сочинения. М., 1989.

ним смысловым связям, которые Волков считает
специфическим типом связи для произведения ис�
кусства [1]. Смысл художественного произведе(
ния (как душа образа, его внутренняя сторона) яв(
ляется целью и формообразующим принципом
искусства. Волков провозглашает принцип един�
ства формы и содержания, внешнего и внутреннего
в искусстве. Все специфические чувственно�вос�
принимаемые средства изобразительного искусст�
ва (композиция, линия, форма, цвет) работают на
образ, на смысл и подчинены смыслу. Смысл худо�
жественного произведения не переводим на слова
и существует только на особом языке искусства,
который, как и слова, выражает мысли и чувства
человека. Художественное восприятие произведе�
ния искусства — это проникновение в смысл, сущ�

ность, идею, понимание�переживание смысла, это
путь от внешнего к внутреннему. Именно в этом
понимании�переживании смысла заключается и
возможность влияния искусства на человека: «Ис�
кусство волнует человека, радует его или повергает
в ужас, погружает в жизнь природы, окружает ую�
том или подавляет величием, делает соучастником
событий, заставляет смеяться и плакать и тем фор�
мирует сознание человека, воспитывает чувства и
внушает идеалы» [3, с. 12].

Творческое наследие этого интересного и не до
конца оцененного нами психолога не должно быть
забыто. Его работы, содержащие продуктивные
идеи, требуют вдумчивого повторного прочтения,
переосмысления и интерпретации с позиций совре�
менной психологии.

Н.С. Полева


